
 
Лавренова О.А. 

 

 

38

УДК: 911.3 
 
 
 
 
 
 
 

Лавренова О.А. 

СЕМИОТИЧЕСКАЯ КОНЦЕПЦИЯ  
КУЛЬТУРНОГО ЛАНДШАФТА1 
Институт научной информации  
по общественным наукам РАН, 
Россия, Москва, olgalavr@mail.ru 

 
Аннотация. Семиотическая концепция культурного ландшафта имеет не-

сколько теоретических оснований в разных областях науки – семиотическая кон-
цепция культуры, концепции ноосферы, семиосферы и ноосферная концепция 
культурного ландшафта. Культурный ландшафт представляется как система матриц 
и кодов культуры, выражающихся в знаках и символах, непосредственно связанных 
с территорией и / или имеющих на территории свое материальное выражение. 

Ключевые слова: семиотическая концепция; культурный ландшафт. 
Поступила: 03.09.2018                        Принята к печати: 17.09.2018 
 

Lavrenova O.A. 
Semiotic concept of cultural landscape 

Institute of Scientific Information for Social Sciences  
of the Russian Academy of Sciences, 
Russia, Moscow, olgalavr@mail.ru 

 
Abstract. The semiotic concept of the cultural landscape has several theoretical 

bases in different fields of knowledge – the semiotic concept of culture, the concepts of 
the noosphere and the semiosphere, as well as the noospheric concept of the cultural 
landscape. The cultural landscape is represented as a system of matrices and codes of 
culture, expressed in signs and symbols which are directly connected with the territory 
and / or have their material expression on the territory. 

Keywords: semiotical concept; cultural landscape. 
Received: 03.09.2018                                           Accepted: 17.09.2018 

                                           
1 © О.А. Лавренова, 2019 



 
Семиотическая концепция культурного ландшафта 

 

 

39

Взаимодействие культуры и вмещающего природного ланд-
шафта, формирование культурного ландшафта – процесс, который 
последние десятилетия изучают с разных точек зрения географы, 
культурологи, философы. Концепций культурного ландшафта су-
ществует великое множество, в зависимости от того, в рамках ка-
кого дискурса рассматривается это явление. 

Семиотическая концепция культурного ландшафта впервые 
была оформлена несколько лет назад [Лавренова, 2010] и имеет 
несколько теоретических оснований в разных областях науки. Ее 
четыре теоретических «столпа» – семиотическая концепция куль-
туры, концепции ноосферы, семиосферы и ноосферная концепция 
культурного ландшафта. 

1. Семиотическая концепция культуры рассматривает 
культуру как организованную систему знаков, что подразумевает 
их устойчивую взаимосвязь. Эта система представляет собой ос-
нову ментальности любой общности – от деревенской общины до 
нации. Знак позволяет соединять идеальное с реальным, нумен с 
феноменом, мысль с материальным миром, выступает как посред-
ник между мирами. Овладевая символами, преодолевая их, меняя 
их, человек получает возможность и свободу творить. Построен-
ные на их основе культурные коды – это те пазлы, из которых 
складывается символическая, идеациональная и реальная картина 
мира, ибо каждый символ укоренен в ощущаемой реальности и 
имеет в ней свое воплощение. 

Находясь внутри этой системы, человек легко считывает и 
воспроизводит коды. Как только он выходит за пределы системы, 
ему требуется переводчик, либо для того, чтобы объяснить свои 
собственные коды и символы человеку, их не понимающему, либо 
для того, чтобы понять чужую культуру. 

Это очень разветвленная теория, из всего теоретического и 
методологического арсенала которой для осмысления культурного 
ландшафта важны следующие положения. 

– Бытие культуры есть постоянный процесс семиозиса, не 
прекращающееся порождение смыслов, которые трансформиру-
ются в символы-знаки и культурные коды. 

– Внутри культуры и на ее границах непрерывно происходят 
коммуникационные процессы между разными семиотическими 
системами, которые приводят к порождению новых смыслов. 



 
Лавренова О.А. 

 

 

40

– Процесс семиозиса цикличен, его результаты сразу же 
подвергаются считыванию, интерпретации и снова возвращаются 
в «плавильный котел» смыслообразования. 

Вышеозначенный дискурс создает определенные рамки, 
ориентиры и отправные точки для семиотической концепции 
культурного ландшафта. А именно – взаимодействие культуры и 
пространства рассматривается как процесс семиозиса и превраще-
ния географической среды в знаковую систему. 

2. Ноосфера – в этой теории для семиотической концепции 
культурного ландшафта наиболее важна идея о том, что мысль чело-
века оказывает воздействие на географическое пространство. Совре-
менность вносит свои коррективы в эту теорию. В.И. Вернадский 
рассматривал ноосферу как позитивное явление, современные уче-
ные констатируют, что разрушительное воздействие человека на сре-
ду уже существенно превысило позитивное, и опять же – в основе 
этого процесса лежит мысль или мировоззрение, обусловившее по-
требительское и недальновидное отношение к нашей планете. При-
менительно к ландшафту это означает, что человеческая мысль либо 
опосредованно, например через систему хозяйствования, преображает 
среду, либо создает систему представлений, которая становится ча-
стью ландшафта. И вектор этих воздействий может быть как конст-
руктивным, так и разрушительным. 

3. Семиосфера – этот термин был введен в научный оборот 
Ю.М. Лотманом по аналогии с «ноосферой» и «биосферой» и под 
влиянием этих концепций. Семиосфера изначально не подразуме-
вала в себе пространственных характеристик и понималась как 
распространение системы кодов одной доминирующей культуры. 
Как космос состоит из множества вселенных, так и мировая куль-
тура состоит из множества семиосфер. 

Если включить в этот процесс географическое пространство, 
то становится очевидно, что система разработанных культурой 
кодов пронизывает и его. Элементы ландшафта, как и любая дру-
гая часть материального мира, служат для культуры «провокато-
ром» семиотических процессов. Горы, поля, овраги и т.п., помимо 
обозначенной выше функции, также играют роль материального 
воплощения – «тела» – символов и знаков. 

4. Ноосферная и информационная парадигма культурного 
ландшафта развивалась в основном в рамках научной школы 
Ю.А. Веденина [Веденин, 2004]. По его определению, культурный 



 
Семиотическая концепция культурного ландшафта 

 

 

41

ландшафт представляет собой «природно-культурный территори-
альный комплекс, сформировавшийся в результате эволюционного 
взаимодействия природы и человека, его социокультурной и хо-
зяйственной деятельности и состоящий из характерных сочетаний 
природных и культурных компонентов, находящихся в устойчивой 
взаимосвязи и взаимообусловленности» [Веденин, Кулешова, 
2004, с. 13–16]. В него включаются духовная культура, современная 
(традиционная и инновационная) и культурное наследие – топони-
мы, артефакты и рукотворные формы ландшафта, являющиеся мар-
керами исторических событий, архивные и библиографические ис-
точники [Веденин, 1988; Веденин, 1990; Веденин, 2004; Веденин, 
Кулешова, 2004]. В культурном ландшафте накапливается потенци-
ал интеллектуально-духовной энергии, в том числе информация о 
нем. Информационное поле или информационный резонанс места 
может распространяться далеко за его пределы, создавая его образы, 
как невербальные, так и вербальные, запечатленные в текстах, ви-
део, фото. 

Поскольку бытие культуры в пространстве представляет со-
бой непрерывный процесс семиозиса, можно утверждать, что ин-
формационные процессы в культурном ландшафте имеют семио-
тическую природу. 

Собственно семиотическая концепция культурного 
ландшафта акцентируется прежде всего на процессе и результа-
тах семиотизации географической среды. Культурный ландшафт 
представляется как система матриц и кодов культуры, выражаю-
щихся в знаках и символах (запечатленных в том числе в художе-
ственных образах), непосредственно связанных с территорией и / 
или имеющих на территории свое материальное выражение. 

Структура культурного ландшафта определяется тремя ос-
новными составляющими: 1) его физико-географическими констан-
тами, 2) аксиологической и семиотической структурой культуры – 
ее системой ценностей, 3) парадигматикой и неравномерностью се-
миотических процессов. В культурном ландшафте присутствуют 
универсальные для каждой культуры три языка или три формы опо-
средования: знаковая – метафорическая – символическая [Волкова, 
Орлова А., Орлова Н., 2010]. Так, в географическом пространстве 
формируются узлы (центры) и периферии смысла, его внутренние 
(культурные разломы) и внешние границы. 



 
Лавренова О.А. 

 

 

42

Форма знаков в данной системе – географические объекты и 
топонимы. Коммуникации локусов-знаков представляют собой 
постоянное поле «культурного взрыва», в котором порождаются 
новые значения. 

В семиотической концепции культурного ландшафта делается 
важное теоретическое допущение о субстанциональности куль-
турного и семиотического пространства. Каждый смысл, свя-
занный с географическим пространством, несмотря на свою кажу-
щуюся бестелесность, имеет свою локализацию на поверхности 
Земли – через топоним, через природный или антропогенный 
ландшафт и его элементы, урочища и фации. Соответственно, вся 
информация локализуется и материализуется в знаках-топонимах, 
знаках-ландшафтах. Происходит объективизация смыслов. Лока-
лизованность значений в географическом пространстве «вынуждает» 
их быть взаимосвязанными, выстраиваться в систему, подчиняясь 
и законам существования географического пространства, и зако-
нам семиотики. 

Эта система смыслов в пространстве, с одной стороны, имеет 
плоскостное простирание – от места к месту, где одни объекты об-
ладают бóльшей палитрой смыслов, другие – меньшей. С другой 
стороны, в ней весьма существенна «вертикальная» составляющая – 
культурный ландшафт обычно схематически изображают в виде 
расположенных друг над другом условно выделяемых слоев. На-
верху – наиболее трудноуловимая в объективной реальности 
трансцеденция, ниже – ценности, идеи и идеологии, определяю-
щие бытие ландшафта; потом – образы, в том числе визуальные, 
связанные с данным ландшафтом. Ближе всего к «земле», но все 
еще в сфере культуры – топонимы, которые тоже рождаются и ис-
пользуются как знаки и подвержены тем же изменениям, что и 
язык. И собственно базис, фундамент этой схемы – сами географи-
ческие объекты. Причем пространственные концепты культуры 
разной степени абстракции и метафоричности возникают из опыта 
реального взаимодействия с вмещающим ландшафтом, т.е. при-
родный ландшафт в значительной степени формирует многие осо-
бенности «вышележащих» слоев культурного ландшафта. Универ-
сальные категории культуры, такие как сакральность, ощущение 
времени и другие, имеют свое воплощение в культурном ланд-
шафте опять же через символические структуры, которые могут 



 
Семиотическая концепция культурного ландшафта 

 

 

43

выражаться как в рукотворных артефактах и памятниках, так и в 
топонимах и природных урочищах. 

Если взять за основу классификацию Ч. Пирса, то все ее 
элементы – иконические (подобие), индексальные (смежность) и 
условные – или символы (конвенциональность), знаки в полной 
мере присутствуют в ландшафте. Согласно более поздним концеп-
циям, в символах довольно значительна доля иконичности и в 
ландшафтах, которые изначально воспринимаются человеком ви-
зуально, преобладают знаки с визуальными коннотациями. На-
пример, универсальный символ для многих культур – мировая го-
ра – имеет в большинстве случаев связь с конкретными горными 
вершинами. 

С точки зрения когнитивистики элементы ландшафта могут 
выступать в роли метафорических моделей и в роли цели метафо-
рической проекции, определяют основу дискурсивных практик в 
пространстве носителей культуры, определяют и пространствен-
ные концепты языка. 

Культурный ландшафт представляет собой множество мета-
фор, символов, знаков, находящихся в коммуникативных отноше-
ниях, и может быть интерпретирован и прочитан как текст в его 
широком культурологическом значении, обладающий сакральной, 
темпоральной, исторической семантикой и содержащий те или 
иные сообщения – «послания» культуры самой себе. 

Семиотическая концепция связана с теорией ландшафта как 
текста, который доступен прочтению. Обычный текст имеет ли-
нейное прочтение – от начала до конца, хотя современное клипо-
вое сознание позволяет включаться в текст с любого момента. 
Ландшафт как текст имеет нелинейную экспозицию, его можно 
читать в разных направлениях: от узловой точки к любой другой, и 
в зависимости от этого направления исследователь будет получать 
разные сообщения, разную картину. 

Стратегии прочтения могут быть различными – визуальное 
считывание информации с помощью семиотических кодов культу-
ры (локальные ландшафты), изучение художественных текстов, 
связанных с определенным местом или регионом и представляю-
щих собой локальный текст культуры (локальные, региональные, 
макрорегиональные ландшафты), путешествие (ландшафты всех 
территориально-иерархических уровней), которое тоже представ-



 
Лавренова О.А. 

 

 

44

ляет собой явление культуры и способно продуцировать новые 
значения мест. 

Визуальное считывание является неотъемлемой частью обы-
денной жизни человека. Сознание современного человека приучено 
к информации, причем преимущественно в виде прямых тексто-
вых сообщений и картинок, размещенной в пространстве – даже в 
пустынях и беднейших деревнях Африки и Латинской Америки 
глаз натыкается на предвыборные лозунги, рекламу и т.п. Поэтому 
относительно освоенный человеком, но информационно пустой 
ландшафт рассматривается как вызов, как черная дыра. 

Процесс считывания и конструирования смыслов идет и в ту 
и в другую сторону, причем сложно сказать, что первично. При-
родный ландшафт, еще не попавший в сферу преобразовательной 
деятельности человека, сам по себе способен оказывать эмоцио-
нальное воздействие и вызывать либо чувство страха (топофобия), 
либо чувство приязни (топофилия). И на основе этих чувств про-
исходит первичное осмысление ландшафта, он становится симво-
лом либо высших трансцедентных категорий, либо инфернальных 
сил и явлений. 

Сейчас мы наблюдаем, как формируется новый информаци-
онный образ мира, очень подробный, но профанный, весьма дале-
кий от сакральности, от категориальности, идеациональности. 
Этому способствует новая традиция – блогосфера и инстаграм – 
где путешествия задокументированы с подробными рекоменда-
циями для всех последующих путников, с красочными картинка-
ми, с описательными текстами – иногда талантливыми, иногда не 
очень, и реже – с аналитическими текстами о ландшафтах. Когда 
речь идет о местах, богатых исторической памятью, наследие, со-
храненное в ландшафте, тоже подробно документируется, опять 
же с рекомендациями к посещению – местоположение, цены на 
билеты и т.п. 

Современная традиция такого профанного и практического 
документирования не может перечеркнуть тот факт, что культур-
ное наследие, историческая составляющая ландшафта являются 
важной частью семиотической системы. Сегодня мы наблюдаем, 
как постоянно переписывается история. И как только она перепи-
сывается начисто – идет война за культурный ландшафт, за его 
смысловые доминанты. Уничтожаются прежние символы, насаж-
даются новые – и физически, и информационно. Старые значения 



 
Семиотическая концепция культурного ландшафта 

 

 

45

иногда зачищаются полностью, особенно когда идет война на ре-
лигиозной почве, как было, например, во время войны после рас-
пада Югославии, когда полностью разрушались древние культур-
ные объекты с целью создания на их месте новой аутентичности.  
В этом аспекте в семиотической концепции культурного ландшаф-
та проблема сохранения материального и нематериального насле-
дия рассматривается как основа устойчивости данной знаковой 
системы. В случае утраты или намеренного разрушения объектов 
наследия происходит цивилизационное отсечение одной сложив-
шейся системы от другой, наблюдается эффект потери смыслов, не 
только в ландшафте, но и в культуре в целом. Это провоцирует 
возникновение новых смыслов и наработку их знаковых форм. 

Иногда объекты наследия остаются невредимыми, но меня-
ется их информационное наполнение или отношение к ним. На-
пример, в Болгарии многие советские памятники расписываются 
местными граффити-художниками и советские солдаты превра-
щаются в супергероев. Исключением остается памятник советско-
му солдату-освободителю в Пловдиве («Алеша»), который оказался 
созвучен болгарской национальной идентичности. 

В исторической перспективе можно наблюдать варианты 
цикличности, мерцания узловых смыслов культурного ландшафта. 
Это зависит от того, насколько удалось затереть память культуры, 
насколько древние смыслы просвечивают через новые тексты 
культуры как палимпсест, насколько резким был цивилизацион-
ный разлом и сдвиг. Благодаря открытиям археологии достоянием 
современной культуры стали важные смысловые узлы древних 
цивилизаций. Это памятники, которые были не разрушены, а по-
гребены, как Помпеи и египетские гробницы, или затеряны в труд-
нодоступных местах, как Мачу-Пикчу. Со временем эти памятники 
обнаруживаются, музеефицируются, и что важно – актуализируются 
заново в семиосфере, обретают новый смысл и становятся локусами 
притяжения в культурном ландшафте. Расшифровка и актуализа-
ция их значений происходит благодаря сохранившимся текстам и 
артефактам. Если памятник не уничтожен, то он подобен бомбе 
замедленного действия, которая взрывается в пространстве зало-
женными в него смыслами, а они, в свою очередь, становятся дос-
тоянием мировой культуры. Поэтому современные варвары и ста-
раются их физически уничтожить. Так были разрушены скульптуры 



 
Лавренова О.А. 

 

 

46

в Бамиане, Пальмире и много других объектов, важных для исто-
рической памяти человечества. 

Но и в случае полного физического уничтожения, знаковый 
объект в ландшафте исчезает не сразу, за ним еще долго тянется 
информационный шлейф. Памятники и их смыслы переходят из 
реального пространства в латентное, в информационный слой 
культурного ландшафта – остаются в памяти изгнанных народов 
или их потомков, легендах, книгах. 

Интересны современные проекты ревитализации разрушен-
ных памятников культурного наследия с помощью информацион-
ных технологий – тем самым подчеркивается их «инаковость», их 
принадлежность к информационному и семиотическому простран-
ству более, чем к физическому. Например, в Иране пытаются вос-
становить образ памятника истории и архитектуры – исторической 
бани Хосров Ага хана в городе Исфахане – разрушенного ради 
строительства новой улицы. Разработан проект мемориала на мес-
те фундамента бани. Предполагается создать фонтан – водяную 
завесу, на которой будет проецироваться вид этого памятника, и 
вывести на поверхность схему фундамента – выложить ее на со-
временном покрытии улицы декоративной плиткой или другим 
материалом. В Киеве подобный прием применен на месте археоло-
гических открытий знаковых сооружений древнего города – схема 
фундамента обозначена мраморными плитами. 

 
 

*   *   * 
 
Семиотическая концепция культурного ландшафта – это ес-

тественное следствие научных трендов и тенденций современной 
науки, теоретическая и методологическая база для осмысления 
сложных процессов взаимодействия культуры и географического 
пространства. С помощью этой концепции актуализируется про-
цесс и результаты семиотизации географической среды. Система 
матриц и кодов культуры, связанных с территорией, субстанциа-
лизируется именно с помощью территориальных объектов, таким 
образом формируется некое духовно-информационно-знаково-
территориальное единство. 



 
Семиотическая концепция культурного ландшафта 

 

 

47

Список литературы 
 

1. Веденин Ю.А. Информационная парадигма культурного ландшафта // Куль-
турный ландшафт как объект наследия. – М.: Институт Наследия; СПб.: 
Дмитрий Буланин, 2004. – С. 68–81. 

2. Веденин Ю.А. Искусство как один из факторов формирования культурного 
ландшафта // Известия АН СССР. Сер. геогр. – М., 1988. – № 1. – С. 7–14. 

3. Веденин Ю.А. Очерки по географии искусства. – СПб.: Дмитрий Буланин, 
1997. – 224 с. 

4. Веденин Ю.А. Проблемы формирования культурного ландшафта и его изуче-
ния // Известия АН СССР. Сер. геогр. – М., 1990. – № 1. – С. 3–17. 

5. Веденин Ю.А., Кулешова М.Е. Культурные ландшафты как категория наследия // 
Культурный ландшафт как объект наследия. – М.: Институт Наследия; СПб.: 
Дмитрий Буланин, 2004. – С. 13–16. 

6. Веденин Ю.А., Кулешова М.С. Культурный ландшафт как объект культурного 
и природного наследия // Известия РАН. Сер. геогр. – М., 2001. – № 1. – 
С. 13–16. 

7. Волкова Д.Э., Орлов А.Б., Орлова Н.А. Знак, метафора, символ – методология 
субъектности // Психология. Журнал Высшей школы экономики. – М., 2010. – 
Т. 7, № 3. – С. 89–119. 

8. Лавренова О.А. Пространства и смыслы: семантика культурного ландшафта. – 
М.: Институт Наследия, 2010. – 330 c. 

 
 

References 
 
1. Vedenin Yu.A. Informacionnaya paradigma kul'turnogo landshafta // Kul'turnyj 

landshaft kak ob"ekt naslediya. – M.: Institut Naslediya; SPb.: Dmitrij Bulanin, 
2004. – S. 68–81. 

2. Vedenin Yu.A. Iskusstvo kak odin iz faktorov formirovaniya kul'turnogo landshafta // 
Izvestiya AN SSSR. Ser. geogr. – М., 1988. –N 1. – S. 7–14. 

3. Vedenin Yu.A. Ocherki po geografii iskusstva. – SPb.: Dmitrij Bulanin, 1997. – 
224 S. 

4. Vedenin Yu.A., Kuleshova M.S. Kul'turnyj landshaft kak ob"ekt kul'turnogo i pri-
rodnogo naslediya // Izvestiya RAN. Ser. geogr. – M., 2001. – № 1. – S. 3–16. 

5. Vedenin Yu.A. Problemy formirovaniya kul'turnogo landshafta i ego izucheniya // 
Izvestiya AN SSSR. Ser. geogr. – M., 1990. – № 1. – S. 3–17. 

6. Vedenin Yu.A., Kuleshova M.E. Kul'turnye landshafty kak kategoriya naslediya // 
Kul'turnyj landshaft kak ob"ekt naslediya. – M.: Institut Naslediya; SPb.: Dmitrij 
Bulanin, 2004. – S. 13–16. 

7. Volkova D.E., Orlov A.B., Orlova N.A. Znak, metafora, simvol – metodologiya 
sub"ektnosti // Psihologiya. Zhurnal Vysshej shkoly ekonomiki. – M., 2010. – T. 7, 
N 3. – S. 89–119. 

8. Lavrenova O.A. Prostranstva i smysly: semantika kul'turnogo landshafta. – M.: 
Institut Naslediya, 2010. – 330 s. 


